
158 

 

3 Кнапп, М. Л. Невербальные коммуникации / М. Л. Кнапп. – М. : Просвещение, 

1978. – 110 с. 

4 Костюков, А. В. Невербальная коммуникация: теоретические аспекты и куль-

турные различия / А. В. Костюков // Вестник Московского университета. Серия 10. Жур-

налистика. – 2015. – № 1. – С. 15–25.  

5 Эттингер, А. Невербальная коммуникация и ее роль в культуре Востока / А. Эт-

тингер // Культурология. – 2006. – № 2. – С. 45–60.  

6 Тихомиров, В. И. Невербальные знаки в русском языке и культуре / В. И. Тихо-

миров // Русский язык в школе. – 2018. – № 3. – С. 22–30.  

 

 

УДК 94(476.2-21Ветка)«1685»:271.22-9«1685» 

 

И. В. Журов 

 

СТАРООБРЯДЧЕСКАЯ ВЕТКА (XVII–XIХ ВЕКОВ) 

 

Статья посвящена рассмотрению истории основания и развития Ветки как 

важного центра старообрядчества в XVII–XIХ вв. Представлены различные версии про-

исхождения названия населённого пункта, показана роль Казимира Кароля Халецкого 

в привлечении старообрядцев, описывается история Ветки в обозначенный период. 

Приведены сведения о численности мужских и женских монастырей, отмечен вклад 

ветковских старообрядцев в развитие культуры. 

 

Город Ветка был основан старообрядцами из центральной части России в 1685 г. 

(согласно другим источникам – в 1667 г.) на землях мозырского воеводы Халецкого в 

пределах Речи Посполитой, в пятнадцати верстах от российской границы. Название го-

рода образовано лексико-семантическим способом от географического термина «ветка», 

который использовался для обозначения небольшого острова, протяженностью не более 

двух верст в окружности. Сам остров получил название «Ветка» из-за пролива, отделяв-

шего его от реки Сож. Пролив этот был подобен ветви реки [1, с. 121]. 

Cуществуют и народные толкования названия города: разветвленное русло реки 

Сож, напоминающее ветвь дерева; густые хвойные леса с переплетенными ветвями, 

находившиеся на месте поселения. Возможно, название символизировало образ Ветки 

как малой ветви Москвы. Старообрядцы, поселившиеся здесь, происходили из Москвы 

и во многом старались брать с неё пример, поэтому назвали главную площадь Ветки 

Красной. Согласно легенде, спасаясь от преследований, старообрядцы плыли по реке и, 

положившись на волю Божью, пустили по течению ветку дерева, чтобы определить ме-

сто для своего будущего поселения. Когда волны вынесли ветку к левому берегу Сожа, 

старообрядцы, обнаружив заболоченную местность, построили свои первые дома на бли-

жайшей возвышенности. На большом дереве у берега они установили икону, считая это 

место, отмеченное знамением, священным [1, с. 124]. 

Первые старообрядческие поселения на землях Казимира Кароля Халецкого по-

явились в XVII в. Согласно документу, приведенному исследователем М. И. Лилеевым, 

Халецкий в 1684 г. просил стародубского полковника С. И. Самойловича не преследо-

вать его подданных, выходцев из России. На землях Халецкого сформировался основной 

центр старообрядческой провинции с церковью и двумя крупными монастырями. Кази-

мир Кароль Халецкий благосклонно относился к прибывающим старообрядцам, по-

скольку они осваивали заброшенные земли, тщательно их обрабатывали и платили ему 

оброк, что его вполне устраивало. Кроме того, он обещал защищать их всеми доступ-

ными ему средствами в случае необходимости. Вскоре Ветка стала пристанищем для 



159 

 

множества приверженцев «старой веры». В её окрестностях возникли слободы: Косец-

кая, Романовская, Леонтьевская, а в самой Ветке священники Козьма и Стефан (главы 

старообрядцев) проводили все богослужения, за исключением литургии [6, с. 26]. 
Удачное расположение ветковских слобод на территории Речи Посполитой и 

сравнительно лояльная политическая обстановка внушали старообрядцам уверенность в 
спокойной жизни. Эта уверенность укрепилась после расследования 1690 г. (секретарь 
комиссии А. П. Потей), которое не выявило угрозы со стороны старообрядцев для госу-
дарства и церкви, что способствовало улучшению их материального положения. Ветка 
приобрела известность и уникальный облик благодаря старообрядцам, которые, посе-
лившись в малопригодной для жизни местности, превратили её в один из крупнейших 
центров старообрядчества [3, с. 80]. 

К началу XVIII в. Ветка стала одним из главных мест проживания поповцев (одно 
из двух крупнейших направлений в старообрядчестве), численность которых достигала 
четырех тысяч человек. Здесь было основано несколько монастырей и скитов [2, с. 76]. 

В 1730-х гг. население города и прилегающих слобод насчитывало около 40 тысяч 
человек. Ветка принадлежала князю Альбрехту Николаю Радзивиллу, во владении кото-
рого также находились деревни Косицкая и Тарасовка, населенные старообрядцами. Эти 
владения Радзивилл получил в качестве приданого, женившись на Анне Халецкой. 
С 1772 г., после первого раздела Речи Посполитой, Ветка вошла в состав Российской 
империи и перешла во владение Станевичей [1, с. 130]. 

В 1760 г. российские власти располагали информацией о существовании двадцати 
слобод под властью киевского подкомория Халецкого на «польской стороне» близ россий-
ской границы, среди которых значилась и Ветка. В 1773 г. Ветка, как признанный центр 
старообрядчества, получила своего епископа Епифания, что способствовало укреплению её 
влияния в старообрядческой среде, а также процветанию окрестных слобод и монастырей. 

Несмотря на два разорительных похода войск царского правительства, которые 
привели к сожжению Ветки (в 1735 г. с принудительным выселением 17 тысяч старооб-
рядцев в восточные губернии России и в 1764 г. с переселением около 20 тысяч привер-
женцев «старой веры» в Сибирь), XVIII век стал периодом расцвета уникальной местной 
культуры. Именно в это время в Ветке сформировались особые традиции иконописи, по-
лучившие название «ветковская икона», сложились своеобразные методы оформления 
рукописных книг, а также возникла самобытная школа резьбы [4, с. 54]. 

В 1837 г. единоверческий монах Мелхиседек Якубовский по заданию епископа 
Саратовского Иакова составил документ «Краткая записка о раскольничьих монастырях, 
вновь возникших сектах и прочих тому подобных». В нём, касаясь старообрядческих мо-
настырей Ветки, он упоминает Лаврентьев, Пахомьев, Новоникольский монастыри, 
а также другие мужские и женские скиты, расположенные рядом со старообрядческими 
слободами. В Стародубье, по его сведениям, находилось четыре мужских монастыря, два 
мужских и три женских скита, а также четыре «пустыни». Относительно Ветки он привёл 
сведения о трёх мужских монастырях, не приводя точной информации о количестве муж-
ских и женских скитов [5, с. 81]. 

Официальные данные Министерства внутренних дел России, считавшиеся более 
точными, указывали на меньшее число монастырей и старообрядцев в Ветке (четыре 
мужских – Лаврентьев, Макарьев, Пахомьев, Никольский (Новоникольский) и один жен-
ский), чем, надо полагать, было на самом деле. Это объясняется разрушением многих 
монастырей и скитов в 1764 г. [2, с. 166]. В Ветке помимо монастырей существовала 
женская старообрядческая община (колония) поповского толка. Согласно донесению ар-
химандрита Могилевского Богоявленского училищного монастыря, в Ветке и окрестно-
стях насчитывалось шесть монастырей и два скита. В донесении приводилась числен-
ность братии в некоторых монастырях: более 100 человек в Иоасафовском, 20 – в Пы-
ханском, 40 – в Тырловском, более 50 – в женском монастыре при Спасовой слободе 
Гомеля и более 100 – в Ветковском [6, с. 112]. 



160 

 

В конце XVIII – первой половине XIX вв. на территории Ветки существовало во-
семь мужских старообрядческих монастырей ветковского согласия и, предположи-
тельно, один женский монастырь, известный как «раскольничья колония» [4, с. 63]. 

К Ветковскому согласию принадлежали следующие старообрядческие мона-
стыри: Лаврентьев, Пахомьев, Макарьев, Никольский (Новоникольский) и женский Вет-
ковский монастырь. К этому же согласию относились Воронокский и Лужковские скиты, 
по своему устройству сходные с монастырями. В отличие от других старообрядческих 
общин России, где непрерывность священства была нарушена из-за необходимости 
скрытного существования в небольших скитах или даже в одиночестве, ветковские и ста-
родубские монастыри сохранили непрерывную традицию монастырского иночества с 
момента своего основания [5, с. 70]. 

Таким образом, монастыри Стародубья и Ветки сохраняли традиции древнерусской 
духовной культуры, что определяло их важную роль для духовной жизни старообрядчества. 
 

Литература 

 
1 Горбацкий, А. А. Старообрядчество на белорусских землях / А. А. Горбацкий. – 

Брест : Изд-во УО «БрГУ им. А. С. Пушкина», 2004. – 237 с. 
2 Дембовецкий, А. С. Опыт описания Могилевской губернии : в 3 кн. / А. С. Дем-

бовецкий. – Могилев : Типография губернского правления, 1882. – Кн. 1. – 295 с. 
3 Короткая, Т. П. Старообрядчество в Беларуси / Т. П. Короткая. – Минск, 

“Навука и тэхнiка”. – 115 с. 
4 Кузоро, К. А. Церковная историография старообрядчества: возникновение и 

эволюция (вторая половина XVII – начало XX в.) / К. А. Кузоро / под ред. Е. Е. Дутчак. – 
Томск : Изд-во Том. ун-та, 2011. – 182 с. 

5 Кожурин, К. Я. Культура русского старообрядчества (XVII–XX вв.) : в 2 ч. / 
К. Я. Кожурин : учеб. пособие. – СПб. : Изд-во СПбГУЭФ, 2010. – Ч. 2. – 148 с. 

6 Лилеев, М. И. Описание рукописей, хранящихся в библиотеке Черниговской ду-
ховной семинарии / М. И. Лилеев. – СПб. : тип. В. С. Балашева, 1880 – 308 с. 

 
 

УДК 141.32:572:17.021.2 

 
К. А. Кижнеров 

 
АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ ПОВОРОТ В ФИЛОСОФИИ  

И ПОСТКЛАССИЧЕСКИЕ ВЕРСИИ УЧЕНИЙ О ЧЕЛОВЕКЕ 

 
Статья исследует антропологический поворот в философии XX века, вызванный 

кризисом классических представлений о человеке. Рассматриваются постклассические 
концепции, подчеркивающие свободу, уникальность личности и роль бессознательного, 
а также современные вызовы технологий. Ставится под сомнение возможность созда-
ния единой теории человека, отмечая её принципиальную «неопределимость». В заклю-
чении человек трактуется как вечное становление, выходящее за свои пределы. 

 
В ХХ в. ситуация «антропологического кризиса», связанная с осмыслением опыта 

мировых войн, экономических, социальных, экологических проблем, актуализировала 
проблему бытия и смертности не только отдельных индивидов, но и человечества как рода. 
Этот кризис, в отличие от предыдущих исторических потрясений, поставил под сомне- 
ние саму возможность рационального определения человека. Антропологический кри- 
зис 1920–1940-х гг. (межвоенной эпохи) способствовал антропологическому повороту в 
философии, сводившему онтологические проблемы к проблемам человеческого 




