*УДК 398.332.44:27-565.35-9*

## А. И. Соловей

***Науч. рук. – С. А. Вергеенко, канд. филол. наук, доцент***

**ПРАЗДНИК СВЕТА И ВОДЫ. КРЕЩЕНИЕ ГОСПОДНЕ: ИСТОРИЯ И ТРАДИЦИИ ПРАЗДНОВАНИЯ**

Данная статья посвящена анализу некоторых особенностей празднования Крещения Господня. Отмечается монолитность двух праздников: Рождества Христова и Крещения Господня. Особое вни- мание уделяется подготовке к празднованию Крещения, а также тра- дициям. Целью исследования является изучение истории возникнове- ния праздника, подробное изучение региональных традиций.

Крещение Господне – один из главных христианских праздников. Праздником Крещения заканчиваются Рождественские святки, кото- рые продолжаются с 7 по 19 января. Как правило, праздник начинает- ся вечером 18 января, когда все православные отмечают Крещенский Сочельник.

Праздник этот установлен в память Крещения Господа Иисуса Христа в реке Иордан. Когда Иисусу было 30 лет, он пришел из Гали- леи на священную для иудеев реку Иордан к Иоанну, чтобы получить от него крещение. Иоанн же считал себя недостойным крестить Иисуса Христа и стал удерживать Его, говоря: «Мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне?» (Мф, 3:14). «Но Иисус сказал ему в ответ: оставь теперь» (Мф, 3:15), то есть не удерживай меня теперь,

«ибо так нужно нам исполнить всякую правду» (Мф, 3:15) – испол- нить все в Законе Божием и показать пример людям. Тогда Иоанн по- виновался и крестил Иисуса Христа. По совершении крещения, когда Иисус выходил из воды, вдруг над ним раскрылись небеса, и Иоанн увидел Духа Божия, который в виде голубя спускался на Иисуса, а с неба был слышен голос Бога Отца: «Сей есть Сын Мой Возлюблен- ный, в Котором Мое Благоволение» (Мф, 3:17) – «… миру явилась Пресвятая Троица: Бог возглашал с небес о Сыне, Сын крестился от святого предтечи Господня Иоанна, а Дух Святой сошел на Сына в виде голубя» [1, с. 302].

Крещение Господне начали праздновать, когда еще были живы апостолы. Но поначалу Крещение и Рождество были единым празд- ником, и назывался он Богоявление.

Начиная с конца IV века (в разных местностях по-разному) Кре- щение Господне стало отдельным праздником. Но и сейчас мы можем наблюдать отголоски единства Рождества и Крещения – в богослуже- нии. Например, у обоих праздников есть Навечерие – Сочельник, со строгим постом и особыми традициями.

В первые века христианства на Богоявление крестили новообра- щенных (их называли оглашенными), поэтому этот день часто назы- вали «днем Просвещения», «праздником Светов», или «святыми Све- тами» – в знак того, что Таинство Крещения очищает человека от гре- ха и просвещает светом Христовым. Уже тогда была традиция освя- щать в этот день воды в водоемах. Богоявленская, или крещенская вода (агиасма) считается великой святыней, исцеляющей душу и тело. Ее принято хранить в течение всего года, окропляя вещи, принимая в случае болезни, давая пить тем, кто не может быть допущен ко Свя- тому Причащению.

На Руси Крещение было концом святок, девушки прекращали га- дания – сугубо языческое занятие. Простой люд готовился к праздни- ку, который, как считалось, очистит его от грехов, в том числе грехов святочных гаданий.

К празднику люди готовились основательно. Например, моя ба- бушка, Анастасия Григорьевна Ходонович, 1933 г.р. (ранее прожива- ла в д. Коротьки Кормянского района), по этому поводу говорит:

«Перад празднікам мы ішлі ў царкву, або ў часоўню, каб прайсці прычашчэнне. Напярэдадні поставалі, але не трэба думаць, што мы галадалі, не, гэта не так. Елі і бульбу, і яйкі, толькі смажаніну не елі, а так усё на стале было. Куццю я варыла. Смачная каша атрымлівала- ся. Таксама трэба было і “быць чалавекам чыстай душы”, гэта значыць, не сварыцца, дурнога не рабіць, бо пост на двары»\*.

У Крещения, как и у других праздников, есть свои традиции, ко- торые складывались тысячелетиями. Издревле люди готовили себя к Крещению заранее. 17 января заканчивались веселые святки, а 18 на- ступал Крещенский Сочельник – день строгого поста. Вся семья, как и перед Рождеством, собирается за столом, к которому подаются лишь постные кушанья, из риса, меда и изюма, готовится кутья (сочи- во). У [восточных славян](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%87%D0%BD%D1%8B%D0%B5_%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D1%8F%D0%BD%D0%B5) и [поляков](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D1%8F%D0%BA%D0%B8) кутью обязательно готовят в ка- нуны [Рождества](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%BE%D0%B6%D0%B4%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE) и [Крещения](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B5%D1%89%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5), так что в [Полесье](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%B5%D1%81%D1%8C%D0%B5) сами праздники-кану- ны называются [Кутья](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BB%D1%8F%D0%B4%D0%B0), или Бедная кутья (перед Рождеством), [Богатая](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A9%D0%B5%D0%B4%D1%80%D1%8B%D0%B9_%D0%B2%D0%B5%D1%87%D0%B5%D1%80) [кутья](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A9%D0%B5%D0%B4%D1%80%D1%8B%D0%B9_%D0%B2%D0%B5%D1%87%D0%B5%D1%80), [Голодная (Водяная) кутья](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%80%D0%B5%D1%89%D0%B5%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%B2%D0%B5%D1%87%D0%B5%D1%80) (перед [Крещением](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D0%B4%D0%BE%D0%BA%D1%80%D0%B5%D1%89%D0%B8)), у русских ку- тейником называют Рождественский [сочельник](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BE%D1%87%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D0%BA).

Традиция готовить кутью, вероятно, имеет корни еще с [языче-](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D0%B7%D1%8B%D1%87%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE) [ских времен](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D0%B7%D1%8B%D1%87%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE), когда такое [блюдо](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%BB%D1%8E%D0%B4%D0%BE) было жертвенным, «пищей умерших предков», поэтому является проявлением культа предков. [Этнограф](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AD%D1%82%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D1%80%D0%B0%D1%84) [Дмитрий Зеленин](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%BD%2C_%D0%94%D0%BC%D0%B8%D1%82%D1%80%D0%B8%D0%B9_%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BD%D1%82%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87) писал, что по верованиям [восточных славян](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%87%D0%BD%D1%8B%D0%B5_%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D1%8F%D0%BD%D0%B5) «по- койник имеет все те же потребности, что и живой [человек](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA), особенно – потребность в пище» [2, с. 356]. Моя бабушка рассказывала так:

«Куццю я гатавала ў печцы. Калі брала ячмень ці пшаніцу, а калі і пярловіцу (перловую крупу). Колькі чалавек у сям’і – столькі і стака- ноў крупы брала. Брала я 6 стаканоў крупы, насыпала ў місачку і залівала гарачай вадой, потым накрывала крышкай ці тарэлкай пера- вёрнутай і выдержвала так ноч. А зранку ставіла варыць у печ, паклаўшы ў чыгунок. Зерне набухала і быстрэй варылася. Счас бы ні- хто не еў ды толькі гаварыў бы, што гэта ежа беднякоў, а тады без куцці ніхто за стол не садзіўся на Хрышчэнне. Каша варылася каля часу пад крышкай, калі вада вікіпвала – я далівала. А калі зварыцца, тады зверху мёдам палівала ці сахарам пасыпала, маглі і варэння пакласці, каб сладчэй было».

По давней традиции «яшчэ мы хадзілі на прычашчэнне, потым слухалі малітвы, а калі прыходзілі дамой» с молебна, люди ставили мелом или копотью свечи кресты над всеми окнами и дверями. «Мы рабілі меткі копаццю ад свечки, якую з царквы прыносілі. Падходзілі к двярам і ставілі зверху метку ў выглядзе краста. Лічылі, што хата наша таксама ачышчана, як і нашы душы» – рассказывала А. Г. Ходонович.

Люди верили, что в этот день «небеса открываются, и к небу, к Богу можно обратиться со своими мыслями, вопросами, молитвами»:

«Тады ў ноч, пасля 12 часоў з 18 на 19 чысла, выходзілі ва двор, станавіліся там, дзе больш неба было адкрыта, каб веткі дрэў не за- сланялі пуць да Бога, паднімалі рукі, чыталі 3 разы малітву “Отча наш” і прасілі Бога, счас бы сказалі: жаданне загадвалі, прычым за- гадвалі 1 жаданне, маглі і больш, але Бог сам выбярэ, што для нас важней у першую чаргу і зробіць. Атрымлівалася заўсёды»\*.

По давней традиции к Крещению следовало прибраться в доме:

«Як і на Пасху, так і на Хрышчэнне ў хаце наводзілі парадкі, таксама і ў скацінкі прыбіраліся. Мая матуля гаварыла: “Чыста павінна быць не толькі ў душы, але і ў доме. Яшчэ і пячэнне пяклі ў выглядзе хрэсціка. Знаёмых звалі за стол”\*.

Взятой из храма святой водой полагалось умыться и окропить дом (особенно по углам) и, если у кого есть – хозяйственные при- стройки. Также рисовали святой водой кресты на дверях для защиты от нечистой силы.

Главным торжеством праздника Крещения Господня считалось освящение воды. Вода освящается в источниках, а там, где такой воз- можности нет – во дворе храма. Освящая воду, священник опускает крест в специальную крещенскую прорубь, называемую «иорданью», освященная вода именуется «великой агиасмой», то есть великой свя- тыней. Считается, что крещенская вода обладает такой же чудодей- ственной силой, как и воды Иордана, в которые входил Иисус Хри- стос. Освящение воды – не просто обряд. Хотя оно и не входит в чис- ло семи таинств, но, как и в каждом таинстве, в нем происходит пре- ображение материи, ибо обыкновенная вода, которую мы наливаем из крана, преображается и становится святой. Как и в каждом таинстве, здесь происходит встреча человека с Богом, а значит, его освящение и обновление. Происходит нечто гораздо большее, чем то, что случа- лось с людьми, приходившими к Иоанну Крестителю. Приходя к Иоанну, люди принимали крещение покаяния и получали отпущение грехов.

В ночь на Крещение Господне все водное становится подобным водам Иордана. Символика крещения, тесно связанная с символикой воды, рассмотрена Иоанном Златоустом: «Оно представляет смерть и погребение, жизнь и воскрешение из мертвых… Погружением головы в воду, как в гробницу, мы целиком погружаем и погребаем ветхого Адама. В тот миг, когда мы восстаем из воды, появляется новый че- ловек» [3, с. 194]. Во дворах храмов тянутся длинные очереди за свя- той водой. «Святую ваду набіраў кожны, мой муж тады смяяўся, га- варыў, што гэта не святая вада, а пасвенчаная. Я брала трохлітровую банку ці бітончык і шла да царквы 18 чысла. Лічылася, што гэта вада прыгодна толькі для дамашняй скацінкі ды іх хлява. Я яе набірала на пра запас, як гаворыцца. Хто знае, што будзе з дамашняй жывёлай?! Як захварэя, так і ёсць чым лячыць! Кветкі комнатныя таксама палівала гэтай вадой, каб лепей раслі»\*.

Считается, что крещенская вода набирает особую силу и целеб- ность. Крещенской водой лечат раны, окропляют каждый уголок сво- его жилья – в доме будет порядок и покой. Употребляется святая вода и для окропления храмов, жилищ. Христиане верят, что крещенская вода, которую пьют понемногу утром натощак, приносит духовное и телесное здоровье. Чтобы излечиться от болезней, предохраниться от сглаза или порчи, очиститься от грехов, было принято купаться на Крещение: «19 чысла я шла на рэчку, дзе свяшчэннік воду свяціў, глядзела, як людзі купаюцца ў прорубі. Раней і я купалася, калі мала- дой была. Помню, як баялася захварэць, але за год ні разу не захварэ- ла. Праўды гавораць: святая вада! Тады мы ішлі да царквы. Там у двары стаялі бочкі з вадой, набіралі яе, у чаргу становіліся, ваду пры- носілі з калодца і далівалі. Храніць ваду трэба ў падабаюшчым месцы цэлы год. Гэта лучшае лекава ад усіх нядугаў. Я яе храніла ў паўлітровай баначцы за іконай у зале, а астатнюю дзяржала ў закуцці. Пілі яе утрам, калі малітву чыталі, наташчак. Калодзежная вада так- сама цалебная. Я ў яе капала тую ваду, якую з царквы прынесла. Га- варылі, што адна капля Хрышчэнскай вады можа асвяціць любое калічаства вады абыкнавеннай. Гэтай вадой я апрысківала ўсе вуглы дома, каб зберагчы ад пажараў ды напасцяў»\*.

Хотя праздник Крещения – один из 12 великих церковных празд- ников, тем не менее, с ним связано много [народных примет](http://dailyhoro.ru/article/3213/) и суеве- рий. К приметам на Крещение прислушивались с особым вниманием. Верили, что по погоде и природным явлениям этого дня можно опре- делить, какой будет дальнейшая зима, когда придет весна и какой урожай будет летом.

Время праздника Богоявления на Руси обычно совпадало с креп- кими морозами, поэтому их стали называть «крещенскими»: «Усе ве- даюць, што на Хрышчэнне самые моцныя маразы, але гэта год быў не такі, як раней. Людзі выходзілі на вуліцу, глядзелі на неба: калі шмат зорак, тады і год будзе ўражайным, а лета цёплым. Калі луна будзе круглая, тады і ў паграбах вады шмат будзе. І дзеўкі нашы гадалі. Вы- ходзілі ноччу на вуліцу, не ва двор, і шлі. Калі сустрэнуць маладога хлапца – к шлюбу, а калі старога – тады пачакаць трэба»\*.

Таким образом, Крещение – один из великих двунадесятых праздников, именуемый еще Богоявлением (т. к. при крещении Гос- пода миру явилась пресвята Троица). Распространенная вера в целеб- ную силу воды, освященной в этот день, до сих пор является повсе- местной, а водосвятие становится наиболее важным торжеством.

\*Записано в г. Добруш от Ходонович Анастасии Григорьевны, 1933 г.р. (ранее проживала в д. Коротьки Кормянского р-на), студенткой Соловей А.

**Список литературы**

* 1. Шапарова, Н. С. Краткая энциклопедия славянской мифологии: Ок. 1000 статей / Н. С. Шапарова. – М.: ООО “Издательство АСТ”: ООО “Из- дательство Астрель”: ООО “Русские словари”, 2003. – 624 с.
	2. Зеленин, Д. К. Восточнославянская этнография. Пер. с нем. К. Д. Цивиной. Примеч. Т. А. Бернштам, Т. В. Станюкович и К. В. Чистова. Послесл. К. В. Чистова. – М.: Наука. Главная редакция восточной литера- туры, 1991. – 511 с. (Этнографическая библиотека). – С. 356.
	3. Словарь символов и знаков / авт.-сост. Н. Н. Рогалевич. – Мн.: Хар- вест, 2004. – 512 с.